
Pour suivre les informations et ressources 
concernant la semaine « Greffer de l’ouvert » 
avant et après ces rencontres consulter le blog : 
grefferdelouvert.com

Inscriptions
La participation à l’événement se fait sur 
inscription par mail à : ecoledelaterre@riseup.net 

Impondérable
Ces rencontres sont un événement privé, l’adhésion 
d’ordre symbolique sur place à l’association 
responsable de l’accueil sera préférable pour 
éviter des déconvenues avec les autorités.
 
Hébergement
Un espace de camping est installé dans un champ 
de la ferme. Les tentes y seront accueillies, en 
revanche, les véhicules n’y auront pas accès. Un 
camping payant (4,50€ pers./nuit) se trouve à 2km.

Restauration
Flulrbluplruql propose des repas sur place du 
lundi soir au vendredi midi, des petits-déjeuner 
(simple) seront aussi dispensés à qui le veut. 

Participation aux frais
Une participation libre permet de financer 
l’événement. Afin de rentrer dans les frais 
occasionnés par l’organisation de ces rencontres 
et payer les repas, un montant moyen pour 
la semaine et par personne sera proposé.

Organisation, installation et rangement
Toute aide pour installer, ranger, transporter, 
laver, participer à l’organisation est la bienvenue. 
Si nous pouvons compter sur vous avant ou 
après les dates de l’événement, nous serons 
heureux de vous accueillir hors de ces 5 jours ; 
auquel cas, n’hésitez pas à nous envoyer 
un mail à : ecoledelaterre@riseup.net

Transport
Une liste de covoiturage est disponible sur :
http://www.movewiz.fr/
participation?PMW=17nQvZPlBGCXo1931   

Se rendre sur la ferme de Lachaud
En train, la gare la plus proche est Eymoutiers. 
Pour les personnes provenant des régions de l’est 
et du sud-est l’accès en transport en commun 
est plus contraignant. Il est possible de se rendre 
en train à Clermont-Ferrand puis prendre un 
bus jusqu’à Ussel. Après cela, dans tous les cas, 
trouver un moyen de covoiturage (auto-stop). 

Une fois sur le plateau de Millevaches : la ferme 
de Lachaud est située sur le hameau du même 
nom, sur la sur la route D35a, sur la commune de 
Gentioux-Pigerolles (23340). Les bourgs les 
plus proches, à équidistance, sont Gentioux, 
Faux-la-montagne, Royère-de-Vassivière.

1. Depuis la place principale du bourg de Gentioux 
(monument aux morts), prendre la direction de 
Royère. Arrivés dans le hameau de Lachaud, au 
virage prendre à gauche (direction de Faux-la-
Montagne pas pour les camions). Vous arriverez 
sur la ferme. 2. Depuis la place principale du 
bourg de Faux-la-Montagne (sur la place de la
fontaine, en face de l’église), prendre la direction 
Royère-de-Vassivière. Passer le hameau de 
Plazanet, puis prendre à droite direction Lachaud 
(D35a). Vous arriverez sur le hameau, la ferme est à 
l’entrée. 3. Depuis la place principale du bourg de 
Royère (église, bar l’Atelier), prendre la direction 
Gentioux, Eymoutiers. À quelque kilomètre de la 
sortie du village, prendre à gauche direction Faux-
la-montagne pour les camions, Gentioux. Vous 
arriverez sur le hameau, la ferme est à l’entrée.

LUNDI 
28 AOÛT
Accueil des participants

17H00 
Réunion plénière de lancement
Nous y aborderons brièvement les 
bases théoriques qui nous ont guidés 
dans l’organisation de ces rencontres. 
Nous présenterons le déroulement de la 
semaine ainsi que les règles d’usage du 
lieu qui nous accueille. Il est important 
que les participants à ces rencontres 
suivent cette réunion pour le bon 
déroulement de cette semaine.
Dîner à 20h00

21H30 
Projection de films de Raymonde 
Carasco en présence de Régis Hébraud

MARDI 
29 AOÛT
Accueil petit déjeuner à 9h00

10H00 
Eduardo Viveiros de Castro
Pour en finir avec l’état d’exception 
ontologique de « notre espèce »

Déjeuner à 12h30

14H00 
Ateliers : Fred Bozzi
Méditations pyrénéennes
Collectif terrestres
Nous ne sommes pas seuls. Les alliances 
sylvestres dans la division politique
La Bataille de l’Eau Noire
Projection du film et rencontre avec 
son réalisateur Benjamin Hennot

Après la réunion générale dîner à 20h00

21H30 
Projection de BE’JAM BE et cela 
n’aura pas de fin de Caroline 
Parietti et Cyprien Ponson

MERCREDI 
30 AOÛT
Accueil petit déjeuner à 9h00

10H00 
Jean-Christophe Goddard
« Nana inonoli. Nana kinipinanon. 
Iyombo nana isheman »

Déjeuner à 12h30

14H00 
Susana Bleil
L’enchantement par la « mística » : La part 
cachée du Mouvement des Sans-terre
Florence Brunois,
L’attachement comme mise en partage 
des mondes humains et non-humains
Denis Chartier,
Écologie politique orphique et 
Gaïagraphie. Explorer les conditions 
d’un redevenir sensible
Pierre-Johan Laffitte,
« La psychothérapie institutionnelle, 
ça n’existe pas »…

Après la réunion générale dîner à 20h00

21H30 
Concerts : Pediluve Banquise ; 
Dave Phillips ; Austin Townsend ; 
NW ; Guilh’Em All

JEUDI 
31 AOÛT
Accueil petit déjeuner à 9h00

10H00 
Barbara Glowczewski
Voyage infra-terrestre avec les esprits  
de la terre aborigènes

Déjeuner à 12h30

14H00 
Érik Bordeleau
La mise à l’aventure de la psyché : Notes 
psycho-politiques sur l’espace dépressif
Nastassja Martin et 
Baptiste Morizot,
Instabilité des mondes et réponses animistes
Samir Boumediene
La colonisation du savoir

Après la réunion générale dîner à 20h00

21H30 
Concerts : Dirty Dentist ; 
Archi Ouïr ; Will Guthrie

VENDREDI 
1ER SEPTEMBRE
Accueil petit déjeuner à 9h00

10H00 
Déborah Danowski
Des mondes sous les fins du monde

Déjeuner à 12h30

14H00 
Réunion plénière de clôture
Elle donnera l’occasion de revenir sur le 
déroulement de la semaine et d’évoquer 
des suites possibles à donner à ces 
rencontres.

À la fin de cette réunion nous 
invitons chacun à participer à 
la remise en ordre du site afin de 
le restituer le plus rapidement 
possible à ses activités 
quotidiennes.

Informations pratiques

Déroulement général de la semaine
Les journées seront organisées en quatre 
temps entrecoupées de repas : 1. en matinées 
les conférences plénières apporteront une 
ambiance de travail pour les 2. après-midis 
pendant lesquels se dérouleront les ateliers 
en groupes. Plus profitables à la rencontre, 

ils permettront d’aborder les problématiques 
qui traverseront cette semaine par des 
interventions moins cadrées et des échanges 
prolongés. Ces ateliers sont construits par 
les intervenants eux-mêmes, ils pourront 
prendre la forme d’une conférence suivie de 

discussions, de projections ou de simples 
échanges. Les participants aux rencontres qui 
souhaiteraient proposer un atelier pourront 
le faire à la fin de chacune des matinées au 
moment de la présentation des ateliers. 
3. En fin d’après-midi une réunion générale 

permettra de partager les échanges qui 
auront eu lieu dans les différents groupes. 
4. En soirée après le dîner des projections de 
films les deux premiers soirs et des concerts 
les deux suivants clôtureront les journées. 

28 AOÛT AU
1ER SEPTEMBRE
GREFFER
DE L’OUVERT
 MATÉRIAUX POUR 
 DES ÉCOLES DE LA TERRE

ferme de Lachaud
23340 Gentioux-Pigerolles
Renseignements et inscriptions sur :
ecoledelaterre@riseup.net 

http://grefferdelouvert.com
http://www.movewiz.fr/participation?PMW=17nQvZPlBGCXo1931
http://www.movewiz.fr/participation?PMW=17nQvZPlBGCXo1931


ARGUMENT 
PROVISOIRE
Il n’y a jamais eu de problème du monde que 
d’atteintes faites aux mondes, voilà sans doute 
ce qu’exprime la cohorte d’êtres et de choses, 
d’ensembles de plusieurs ensembles, passés 
sous contrôle au détour de formations inouïes et 
de constructions monstrueuses, passablement 
ignorés ou instrumentalisés par ce que certains 
appellent les modernes.
Le moment est venu de confronter les récits et 
les attributs qui forment nos manières de dire et 
de percevoir, de distinguer ce qui est juste de ce 
qui ne l’est pas, et ploient les choses en mondes. 
C’est dire autrement, que nous prenons acte de 
ce qui fait événement à ce point de l’histoire et 
ne peut plus seulement s’énoncer à la manière de 
vérités politiques ou de considérabilité morale, 
mais met en doute notre sens même de la totalité, 
autrement dit de ce que nous reconnaissons et 
affirmons comme monde.
Il n’est pas de sens à réfuter un monde, quand 
bien même désespéré, quand bien même 
anéantissant tout, en tant que tel il exprime une 
totalité cohérente. Faire face, saisir la racine 
commune de toutes les oppositions hiérarchiques 
qui structurent les relations de pouvoir qu’ainsi 
il exerce partout davantage et de partout nous 
traversent, c’est le dépasser. 

MATINÉES
CONFÉRENCES 
PLÉNIÈRES
Mardi 29 août 
Eduardo Viveiros de Castro
Pour en finir avec l’état d’exception ontologique de « notre espèce »
L’imaginaire anthropologique de la gauche (occidentale) a hérité de 
son substrat archéologique chrétien l’idée d’un statut exceptionnel 
de l’humanité. Cette position privilégiée de l’humain unifie et 
subordonne tout le reste de l’existant comme constituant un seul 
domaine, celui du monde des « choses » (autres vivants inclus). Nos 
rêves sur la révolution, nos concepts de politique et d’économie, 
notre idée de l’homme comme être « libre » et « indéterminé » 
dont le destin est de se « dé-naturaliser », voire notre usage des 
plus sournois des pronoms : ce « nous ». Tout cela suppose que 
le « sujet révolutionnaire » est à chercher parmi “nous”, qu’il soit 
proche ou lointain, français ou persan. Modifier l’extension et la 
compréhension de ce pronom s’avère être une tâche cruciale pour 
que la gauche abandonne son « matérialisme » angélique (son 
angéologie matérialiste) pour une immanence terrestre absolue. Il 
y a certainement des anges et des spectres partout, mais il nous faut 
composer avec eux car ils appartiennent au monde tout comme les 
montagnes, les fleuves, les plantes, les bactéries, les abeilles et… 
nous. Ils nous appartiennent aussi peu que ces autres terriens.  
Le sujet révolutionnaire, si un tel personnage conceptuel vient 
 un jour à s’actualiser, ne sera pas Humain.

Mercredi 30 août
Jean-Christophe Goddard
« Nana inonoli. Nana kinipinanon. Iyombo nana isheman »
« Notre terre, nous l’aimons, et nous y tenons ». C’est par ces mots 
que Félix Tiouka ouvrait et fermait l’adresse au gouvernement 
et au peuple français prononcée à Awala le 9 décembre 1984 
lors du premier Congrès des Amérindiens de Guyane française. 
Ce discours inaugurateur des revendications amérindiennes 
françaises est d’une actualité toute particulière au regard des luttes 

en cours contre le projet de création d’une gigantesque mine d’or 
à ciel ouvert dans l’Ouest guyanais (Montagne d’or). À travers 
ces revendications c’est l’intégralité du rapport amérindien à la 
terre, des savoirs et des pratiques d’habitation en quoi il consiste, 
qui est impliqué dans une critique inédite du capitalisme et du 
colonialisme blancs susceptible d’engager une profonde refonte de 
nos propres modes de pensée et d’action critiques.

Jeudi 31 août
Barbara Glowczewski
Voyage infra-terrestre avec les esprits de la terre aborigènes
« Qu’est-ce que cela donne de prendre l’“individu” par le milieu 
ou de l’intérieur ? De nos jours, cela donne un chaos. Un chaos 
inorganisé de forces, de bouts d’expérience, de lambeaux d’enfance, 
de fragments de sens, de propensions contradictoires et le plus 
souvent sans communication les unes avec les autres. C’est peu 
dire que cette époque a accouché d’un matériau humain en piètre 
état. Il a grandement besoin d’être réparé. Nous le sentons tous. La 
fragmentation du monde trouve un reflet fidèle dans le miroir en 
morceaux des subjectivités. » (Comité invisible, Maintenant, 2017, 
p. 136-137). Il sera proposé de répondre à la question à partir de 
la chaosmose de Guattari et d’expériences partagées depuis des 
décennies avec des Aborigènes d’Australie.

Vendredi 1er septembre
Déborah Danowski
Des mondes sous les fins du monde
Toute pensée ou imaginaire de la fin du monde implique non 
seulement la pensée mythologique du commencement (empirique 
ou transcendantale) de ce monde en train de finir, mais également 
la recherche, pour un sujet/peuple, des conditions nécessaires pour 
s’en séparer – un devenir-autre-mineur-imperceptible. Cette 
inscription dans un devenir rend ce sujet/peuple capable d’élaborer 
et de créer une origine seconde. Dans cette présentation, nous 
essayerons de penser ce que peut signifier fin, séparation, devenir, 
création et recréation dans ce contexte (ce dernier concept devant 
être distingué de celui de « salut » ou de « royaume »), en faisant 
référence à quelques œuvres de fiction telles que The Martian 
Chronicles (Ray Bradbury), Parable of the Sower (Octavia Butler), 
The Incredible Shrinking Man (Richard Matheson) et Beasts of the 
Southern Wild (Benh Zeitlin), entre autres.

APRÈS-MIDIS
ATELIERS 
QUOTIDIENS
À LA FIN DE CHAQUE MATINÉE IL SERA 
POSSIBLE AUX PARTICIPANTS DE 
FAIRE UNE PROPOSITION D’ATELIER  
 
Mardi 29 août
Fred Bozzi,
Méditations pyrénéennes
Pour élaborer une écologie hors des discours sur 
l’anthropocène, je m’efforce à parler « nature ». 
Il s’agit de déduire une cosmologie à partir d’une 
immersion en milieu sauvage : je marche dans les 
Hautes Pyrénées. Sans prétendre à l’expérience 
pure, l’approche est phénoménologique : elle vise 
à saisir ce qu’est la montagne à partir de la façon 
dont elle transforme ma liberté. Je la présenterai 
en l’occurrence comme espace existant sous le 
régime d’incoïncidence du fond et de la forme.

Collectif terrestres
Nous ne sommes pas seuls. Les alliances 
sylvestres dans la division politique.
Humains, nous ne sommes pas seuls à subir 
les violences du capitalisme mondialisé. Nous 
tenterons de formuler une hypothèse quant 
à ce que peut signifier un « tort planétaire» 
partagé par toutes les formes de vie. Mais nous 
refusons d’envisager un pâtir sans l’agir qui en 
est inséparable. Nous ne sommes pas seuls : 
l’agentivité plus large et extra-humaine des 
puissances de la nature implique de reconnaître 
que nous ne sommes pas les uniques acteurs 
des changements désirables dans le monde. Le 
tort planétaire nous pousse à rechercher des 
«alliances sylvestres», des alliances avec des 
formes d’agir qui ne sont pas les nôtres. Mais 
ces alliances, pour la politique d’émancipation, 
sont d’une bien nouvelle nature. Comment les 
actions politiques peuvent-elles porter un agir 
qui n’est pas le leur ? Comment cette intervention 
politique terrestre peut-elle rester à la fois, et 
d’un même mouvement être-ensemble et être-
contre, tissage relationnel et antagonisme ?
Intervenants : Léna Balaud et Antoine 
Chopot, du collectif terrestre rennais (avec les 
contributions de Bernard Aspe et Manon Bineau)

La Bataille de l’Eau Noire
Projection du film et rencontre avec 
son réalisateur Benjamin Hennot
Belgique, 1978. Le Ministre des Travaux publics 
projette un immense barrage dans la vallée 
de l’Eau Noire, en amont de la petite ville de 
Couvin. Mais les habitants se transforment en 
de fiers Irréductibles et livrent une flamboyante 
guérilla... Ils ont perpétré des chahuts et des 
chaulages, des sabotages et des saccages, des 
occupations et des « visites », des campements 
sauvages et des corsos fleuris. Ils ont converti 

des billets de banque en vecteurs de propagande. 
Ils ont lancé la première radio libre de Belgique, 
dont les fugaces émissions étaient traquées 
(sans succès) par la gendarmerie. Ensemble, et 
par-delà les convictions religieuses, politiques, 
idéologiques, par-delà les catégories sociales et 
culturelles, ils se sont unis et ont remporté une 
victoire fulgurante contre un projet de barrage 
inutile, qui aurait englouti la superbe vallée 
de l’Eau Noire et menacé leur cadre de vie. 

Mercredi 30 août
Susana Bleil
L’enchantement par la « mística » : La part 
cachée du Mouvement des Sans-terre
En l’espace de trente-trois ans le simple 
rassemblement de quelques familles isolées 
pour occuper une ferme dans le sud du Brésil 
devient une organisation internationalement 
reconnue couramment appelée « le Mouvement des 
Sans-terre ». Comment une telle action collective 
a-t-elle pu naître, comment est-elle parvenue 
à se doter d’une visibilité sur la scène politique 
brésilienne et internationale et devenir l’un des plus 
puissants mouvements sociaux d’Amérique latine ?
Les membres du MST ont su ménager des 
moments pour être ensemble, en créant une 
atmosphère en rupture avec la vie quotidienne. 
Ces moments inspirés par des sentiments 
d’amour, sont désignés par le terme générique de 
mística. L’un des objectifs de cette intervention 
est d’analyser la mística comme un sentiment, un 
état d’esprit, en se demandant ce que les acteurs 
sont capables d’accomplir grâce à ce sentiment. 
Un autre objectif est de montrer le rapport entre 
cette pratique, la constitution d’une mémoire 
collective et l’espoir en un autre type de société.

Florence Brunois,
L’attachement comme mise en partage 
des mondes humains et non-humains
En prenant appui sur l’expérience qu’éprouve 
la société kasua de Nouvelle-Guinée, cette 
intervention se propose de remettre en cause 
cette tendance hégémonique qui consiste à 
nier les différences culturelles en niant les 
différentes relations aux non-humains et à 
fortiori aux humains. Une remise en cause 
d’autant plus nécessaire, sinon peut-être ultime, 
que cette tendance conduit à uniformiser la 
manière d’être au monde en niant la diversité 
des mondes. L’attachement apparaît pour 
les Kasua comme la clef de voûte du système 
complexe et interspécifique qu’ils cherchent à 
établir avec l’autre. De son succès, c’est-à-dire 
du bon attachement liant l’individu kasua à 
l’être forestier dépend entièrement la stabilité 
inter-relationnelle, que celui-ci implique un 
humain, une plante, un animal ou un esprit.

Denis Chartier,
Écologie politique orphique et Gaïagraphie. 
Explorer les conditions d’un redevenir sensible
À partir de l’évocation du choc provoqué par 
un retour sur le territoire amazonien sinistré 
et du positionnement « pragmatique » qui 

en découle, cet atelier visera à présenter et 
discuter mes propositions d’écologie politique 
orphique et de Gaïagraphie. Conçues comme 
des modalités de réponses à ce que la philosophe 
Isabelle Stengers nomme l’intrusion de Gaïa, 
ces propositions visent entre autres choses (en 
laissant entrer dans la pratique scientifique 
d’autres ontologies, en développant des pratiques 
extradisciplinaires ouvrant à des frottements 
entre pratiques artistiques et scientifiques…) 
à se donner les moyens, en tant que chercheur, 
artiste et terrien, de se réapproprier une capacité 
de penser, de sentir et d’agir. L’atelier prendra 
la forme d’une petite conférence entremêlée 
de pratiques de reconnections, d’écoutes de 
matériaux sonores, d’observation d’images (pour 
la plupart récoltées en Amazonie brésilienne), le 
tout visant à explorer et discuter la pertinence des 
pistes proposées et leur capacité à provoquer des 
réponses adaptées à la catastrophe écologique.

Pierre-Johan Laffitte,
« La psychothérapie institutionnelle, ça 
n’existe pas ». Tosquelles, Oury, Bonnafé, 
Guattari, Delion et tous les autres…
« Greffer de l’ouvert » : tel est le but quotidien 
que Jean Oury a fixé, en guise de clinique des 
psychoses, schizophrénie et autisme, à la 
psychothérapie institutionnelle. Cette dernière 
a influencé nombre de mouvements par-delà 
le champ psychiatrique lui-même, de par sa 
tentative d’articuler une approche freudienne 
et une approche marxienne de l’organisation 
de la vie et de la coopération. Elle a souvent 
représenté un repère pour la pensée, l’action et 
la militance, dans le champ social et politique. 
Ainsi, la notion d’ « institution » demeure un 
terme qui a engendré bien des interprétations.
Et en fin de compte, la psychothérapie 
institutionnelle, risque parfois de tenir plus 
de la légende ou du flou artistique, que d’une 
praxis concrète, d’une pensée articulée à 
une éthique, d’une théorie du psychisme et 
d’une anthropologie. Ce que pourtant elle 
est. « La psychothérapie institutionnelle, ça 
n’existe pas »… comme étiquette, mais comme 
praxis, cela fera bientôt 80 ans qu’elle renaît, 
quotidiennement, irréductible aux effets de 
mode. C’est dans cette praxis qu’on se propose 
de faire retour, à partir de cas cliniques, d’extraits 
d’entretiens, et surtout des questionnements 
et expériences des participants à cet atelier.

Jeudi 31 août
Érik Bordeleau
La mise à l’aventure de la psyché : Notes 
psycho-politiques sur l’espace dépressif
Guattari décrit l’artiste comme une sorte 
d’écologiste du virtuel qui se consacre à la 
promotion et à la prolifération d’espèces 
incorporelles. Cela suppose de savoir reconnaître 
et prendre soin des mouvements ascensionnels, 
d’entretenir collectivement nos dispositions 
à l’envol et aux compositions fugitives et 
interstitielles. Apprendre à cultiver ensemble des 
arts de vivre idiorythmiques, dirait Barthes. De ce 

point de vue, le plus fragile est aussi le plus réel: 
de là découle une conception de l’intime comme 
événement perceptuel dont il faut apprendre 
à saisir le mouvement – l’enchantement – 
propre. C’est à une exigence de cet ordre 
– tenir en vue les forces qui échappent à la 
retombée et mettent la vie à l’aventure – que 
j’aimerais soumettre cette méditation psycho-
politique autour de l’espace dépressif.

Nastassja Martin et Baptiste Morizot,
Instabilité des mondes et réponses animistes
À l’heure de l’anthropocène, de l’exclusion 
et/ou de la sanctuarisation d’autres que 
nous, en quoi l’animisme (celui des autres 
et le nôtre) nous permet-il de repenser nos 
relations au vivant ? Comment les chasseurs-
pêcheurs du pacifique nord font-ils face aux 
métamorphoses environnementales et aux 
politiques d’assimilation des états qui les 
régissent, et en quoi leur animisme peut-il 
constituer une réponse subversive et décalée face 
au monde tel qu’il advient ? Symétriquement, 
quel animisme nous est-il permis d’acter 
ici-même pour qui n’est pas un animiste ?
Au croisement de l’anthropologie et de la 
philosophie des sciences du vivant, nous 
réfléchirons aux possibles manières de 
reconfigurer nos relations aux autres êtres dans le 
contexte de métamorphoses environnementales, 
pour envisager d’autres relations politiques et 
diplomatiques envers les autres qu’humains.

Samir Boumediene
La colonisation du savoir 
Tabac, coca, quinquina, cacao, gaïac, peyotl, 
poisons, abortifs. De 1492 au milieu du xviii e 
siècle, les Européens sapproprient en Amérique 
d’innombrables plantes médicinales. Au moyen 
d’expéditions scientifiques et d’interrogatoires, 
ils collectent le savoir des Indiens ou des esclaves 
pour marchander des drogues, et élaborent avec 
elles les premières politiques de santé. Dans 
le même temps, inquisiteurs et missionnaires 
interdisent l’usage rituel de certaines plantes et 
se confrontent aux résistances des guérisseurs. 
Botanique, fraudes et sorcellerie : entre les 
forêts américaines et les cours du Vieux 
Monde, cet intervention racontera l’expansion 
européenne comme une colonisation du savoir.

Samir Boumediene
La colonisation du savoir 
Tabac, coca, quinquina, cacao, gaïac, peyotl, 
poisons, abortifs. De 1492 au milieu du xviii e 
siècle, les Européens sapproprient en Amérique 
d’innombrables plantes médicinales. Au moyen 
d’expéditions scientifiques et d’interrogatoires, 
ils collectent le savoir des Indiens ou des 
esclaves pour marchander des drogues, et 
élaborent avec elles les premières politiques 
de santé. Dans le même temps, inquisiteurs 
et missionnaires interdisent l’usage rituel 
de certaines plantes et se confrontent aux 
résistances des guérisseurs. Botanique, fraudes 
et sorcellerie : entre les forêts américaines et 
les cours du Vieux Monde, cet intervention. 

SOIRÉES
PROJECTIONS 
ET CONCERTS
 
Lundi 28 août – projection
Projection de films de Raymonde 
Carasco en présence de Régis Hébraud
Raymonde Carasco entreprend au milieu des 
années 1970 une recherche sur la pensée-cinéma. 
Son œuvre est constituée d’une quinzaine de films 
sur la culture des Indiens Tarahumaras (1978-
2003). Dans les années 1970, avec son époux 
Régis Hébraud, elle part pour le Mexique en quête 
des traces de Que Viva Mexico !, film inachevé 
d’Eisenstein (1932). Son itinéraire géographique 
et mental croisera alors celui d’Antonin Artaud 
rapporté dans son livre : Les Tarahumaras (1936).

Mardi 29 août – projection
BE’JAM BE et cela n’aura pas de fin
Projection du film et rencontre 
avec ses réalisateurs Caroline 
Parietti & Cyprien Ponson
Au Sarawak, l’un des deux états malais de l’île 
de Bornéo, « ceux de l’amont des rivières » 
sont les premiers touchés par la destruction 
massive des forêts. Les Penan, naguère 
nomades, sont aujourd’hui dans le cœur 
du tourbillon: comment continuer à vivre 
quand tout s’effrite autour de soi, quand le 
paysage qui donne sens à l’existence disparaît 
entraînant avec lui langue, pratiques, esprits ?
L’apocalypse, c’est la fin d’un monde 
– l’amorce d’un nouveau. Le film, traversé par 
le chant de ceux qui se refusent cependant 
à abdiquer, raconte l’intime entremêlement 
de la vie douce à la lutte qui fait rage à 
l’ombre des grands arbres, et dessine les 
lignes de résistance des uns et des autres.

Mercredi 30 août – concerts
Pediluve Banquise
Duo composé de Guilh’em All et Bogdanov. 
Indus Dub à la manière de Ralf und Florian.
Dave Phillips
Il produit de la musique radicale depuis le milieu 
des années 1980. Il a développé un langage 
sonore à la fois bruitiste et écologiste. Il compose 
avec des enregistrements de terrain des pièces 
allant de la musique électronique sonique à 
de la composition de chants d’insectes.
Austin Townsend
Blues acoustique profond et grinçant.
NW
NW sont les initiales de Nurdin William qui 
propose une performance organique bruitiste.
Guilh’Em All
Musique concrète et industrielle rotative. 
Les univers sonores concrets rencontrent 
la simplicité des manipulations enfantines 
dans une jolie communion.

Jeudi 31 août – concerts
Dirty Dentist
L’univers de Dirty Dentist s’auto-organise 
autour de dix instruments pour six 
musiciens. Un goblin-jazz brutal.
Archi Ouïr
Trio de musique improvisée branquignolée.
Will Guthrie
Solo de percussions fiévreuses et 
transcendantales. Implosion du beat 
brut et cérémonie solennelle.


