
PUISSANCES
DE
L’HABITER
  MATÉRIAUX
POUR DES
 ÉCOLES DE
LA TERRE
FERME DE
LACHAUD
GENTIOUX-
PIGEROLLES
19-23 AOÛT
2019 

Informations pratiques :

Inscriptions
Afin de prévoir les installations 
adéquates et de rassembler 
les quantités suffisantes de 
nourriture, nous avons besoin 
de pouvoir estimer assez 
rapidement le nombre que nous 
serons pendant la semaine. Nous 
vous encourageons donc à vous 
inscrire par mail à l’adresse : 
ecoledelaterre@riseup.net

Participation aux frais
Sur place il sera possible de 
manger matin, midi, et soir, de 
camper sur un terrain configuré 
en camping pour l’occasion, 
d’assister aux conférences et 
aux concerts, en donnant une 
participation financière libre, ou 
plus précisément à la discrétion 
de chacun. Pour rentrer dans 
les frais occasionnés par 
l’organisation de ces rencontres, 
nous communiquerons quand 
nous aurons une estimation 
plus précise des dépenses, 
un montant moyen pour la 
semaine et par personne. 
Les boissons alcoolisées 
et jus seront à prix fixe.

Hébergement et équipements
Un espace de camping sera 
installé dans un champ de 
la ferme. Les tentes y seront 
accueillies, en revanche les 
véhicules n’y auront pas accès. 
Nous ouvrirons un champ 
en plus du parking habituel 
pour garer les véhicules.
Il peut être utile de prévoir 
des vêtements chauds et 
éventuellement des chaussures 
de marche. La ferme de 
Lachaud est située près du 
lac de Vassivière qu’il est 
possible de rejoindre à pied. 
Des douches solaires seront par 
ailleurs mises à disposition.

Ferme de Lachaud
23340 Gentioux-Pigerolles
Renseignements :
ecoledelaterre@riseup.net
materiaux-ecolesdelaterre.fr

Impondérable
Ces rencontres sont un 
événement privé, l’adhésion 
d’ordre symbolique sur place 
à l’association La Pommerie 
qui accueille l’événement sera 
préférable pour éviter des 
déconvenues avec les autorités.

Se rendre sur la  
Ferme de Lachaud
Une liste de covoiturage 
est disponible sur :
http://www.movewiz.fr/
articipation?PMW=
17nQvZPlBGCXo1931

En train :
En train, la gare la plus proche est 
Eymoutiers. Pour les personnes 
provenant des régions de 
l’est et du sud-est l’accès en 
transport en commun est plus 
contraignant. Il est possible de 
se rendre en train à Clermont-
Ferrand puis prendre un bus 
jusqu’à Ussel. Après cela, dans 
tous les cas, trouver un moyen 
de covoiturage (auto-stop).

Une fois sur le plateau 
de Millevaches :
La ferme de Lachaud est située 
sur le hameau du même nom, 
sur la sur la route D35a, sur la 
commune de Gentioux-Pigerolles 
(23340). Les bourgs les plus 
proches, à équidistance, sont 
Gentioux, Faux-la-montagne, 
Royère-de-Vassivière.
1. Depuis la place principale du 
bourg de Gentioux (monument 
aux morts), prendre la direction 
de Royère. Arrivés dans le 
hameau de Lachaud, au virage 
prendre à gauche (direction 
de Faux-la-Montagne pas 
pour les camions). Vous 
arriverez sur la ferme.
2. Depuis la place principale du 
bourg de Faux-la-Montagne (sur 
la place de la fontaine, en face 
de l’église), prendre la direction 
Royère-de-Vassivière. Passer le 
hameau de Plazanet, puis prendre 
à droite direction Lachaud 
(D35a). Vous arriverez sur le 
hameau, la ferme est à l’entrée.
3. Depuis la place principale 
du bourg de Royère (église, bar 
l’Atelier), prendre la direction 
Gentioux, Eymoutiers. À quelque 
kilomètre de la sortie du village, 
prendre à gauche direction Faux-
la-montagne pour les camions, 
Gentioux. Vous arriverez sur le 
hameau, la ferme est à l’entrée.

Un souffle 
avait déposé la 
semence presque 
sans que l’on 
s’en souvienne 
– ce n’était 
qu’un souffle où 
chantaient des 
bêtes fragiles, 
où passaient des 
voix inutiles, après 
le grand désastre, 
sur les géants, et 
rien qu’un souffle, 
qui disait de ne 
pas dormir dans 
le ventre vide du 
monde car les 
germes flottaient 
et dansaient dans 
un souffle.



Jeudi 22 août – concerts
Épais
Claviers, basse, batterie et voix, 
envoûtant pour un voyage à 
travers des sphères épaisses.

Éloïse Decazes
Ni primitiviste, ni moderniste, 
corps conducteur curieux 
d’une chanson parfois 
traditionnelle, parfois non.

Vendredi 23 août – concerts
Yann Leguay
Techno non binaire. En solo ou 
duo avec Aymeric de Tapol.

Katchakine
Seule avec ses deux synthés, 
Katchakine enflamme et 
incite à un délire général.

TCP dump orchestra
Production de son sur la base 
d’objets électroniques variés 
et d’ondes radioélectriques.  

Mercredi 21 août – concerts
Mathias Sten
Chant, guitare acoustique et 
guimbarde. Folk habitée.

Mabah
Mélopée aquatique et 
lancinante, voix et alto.

Claire Bergerault
Voix et accordéon. De l’union 
de la voix et de l’accordéon 
naissent des résonances, à 
perte d’écoute, qui tissent des 
liens avec un connu lointain.

PRO
GRAMME
DES 
CONCERTS
21-23 AOÛT
21H30

Revue de(s)générations avec 
Jean-Christophe Bailly 
Qu’est-ce qu’un « nous » 
qui ne nous entoure pas ?
Nous proposerons un atelier 
dans la continuité de la prise de 
parole de Jean-Christophe Bailly 
sur l’ « habiter » tout en intégrant 
des réflexions de son travail 
comme le « nous extensible » 
(animaux, végétaux, minéraux, 
paysages …) et l’hypothèse d’un 
commun-isme, en revenant 
notamment sur le livre La 
comparution, paru en 1991 et 
co-écrit avec Jean-Luc Nancy. 
Ce livre ébauchait une réflexion 
sur la réouverture de la pensée 
d’un commun après l’échec du 
communisme dit réel. Cet atelier 
permettra de réfléchir aux moyens 
de « résister » aux flux et à 
l’hégémonie du marché tout en ne 
s’enfermant pas dans un enclos. Il 
ne faudrait pas que la communauté 
soit un repli qui abandonnerait 
le lien à la question sociale donc 
politique. Qu’est-ce qu’une 
communauté librement fermée ?

Anaïs de Haas
Emmenez-moi au bout 
de la Terre.
Depuis au moins cinq siècles, 
des hommes font le tour du 
monde – ou rêvent de le faire ou de 
s’extraire de la planète Terre – avec 
l’idée que cette circonvolution 
est utile à l’augmentation des 
connaissances générales ou à leur 
quête personnelle. On pourra 
analyser cette attirance pour 
l’ailleurs à partir d’extraits de 
récits de marins des « voyages 
de découverte » du XVIIIe siècle, 
et se demander : qu’est-ce qui 
stimule la volonté de « découvrir » 
dans la cosmologie occidentale ? 
qu’est-ce ce qui fait qu’on habite 
ou non un voyage ? quels rôles ont 
les femmes quand les hommes 
voyagent ? comment se combinent 
encore en nous certaines pulsions 
universalistes et d’irrépressibles 
nostalgies des arrière-pays, des 
chemins qu’on n’a pas pris ?

Dîner à 20h00

21h30 – film 
Projection du film Un hiver 
en pays Évène en présence 
de Nastassja Martin.
Daria est la chef d’un clan 
Évène, peuple d’éleveurs de 
rennes qui pendant des siècles 
nomadisèrent à travers toute la 
Sibérie. À la chute de l’Union 
soviétique, Daria a fait un choix 
extraordinaire. Elle et sa famille 
ont abandonné les villages et sont 
partis vivre en forêt. Depuis cinq 
ans l’anthropologue Nastassja 
Martin, a partagé leur quotidien.

Mercredi 21 août
Accueil petit déjeuner à 9h00

10h00 – plénière 
Émilie Hache
Nous habitons un monde 
qui est le souffle et les 
ossements de nos ancêtrEs.
Le changement radical de 
monde engagé par la mutation 
écologique en cours semble 
ouvrir un questionnement aux 
dimensions mythologiques, au 
sens où ce dernier nous ramène 
aux commencements, moins 
par nostalgie d’un temps passé 
idéalisé que par un besoin collectif 
de transformation et de recréation. 
Au changement radical exigé 
par l’état du monde répond une 
ré-interrogation radicale de la 
modernité. Cette dernière passe 
notamment par la ré-ouverture 
des mythes sur lesquels repose 
notre monde moderne, qui sont 
autant de variations autour de 
l’exceptionnalisme humain, tout 
autant que par l’élaboration 
collective de nouveaux 
mythes pour les terrestres. 
Déjeuner à 12h30

14h00 – ateliers
David gé Bartoli et 
Sophie Gosselin
Habiter les temps : mémoire 
des luttes et mémoire des vies.
Face à l’extinction massive des 
espèces animales et végétales, 
mais aussi face à l’extermination 
ou à la disparition des cultures 
des peuples minoritaires, en 
appeler à la mémoire c’est rendre 
justice de tous ces êtres disparus 
ou anéantis par le capitalisme 
anthropotechnique qui ont su 
habiter les espaces et les temps 
en laissant vivre une multiplicité 
de mondes. Contre l’occupation 
de l’espace par l’économie, il 
s’agit d’affirmer notre capacité 
à habiter la multiplicité des 
temps de la Terre en prêtant 
soin à tous les attachements aux 
existants passés et présents, à 
tous les oubliés, humains et non 
humains, qui trament la texture 
du monde. Pour repenser notre 
habitation du monde à partir 
d’une prise en considération de 
la dimension temporelle, nous 

nous appuierons sur les films 
documentaires réalisés par 
Patricio Guzman pour rendre 
justice aux disparus suite au coup 
d’État contre Allende au Chili.

Marielle Macé
Ce qui découle des noues 
en effet déborde.
Dans ma région abîmée (en bout de 
Loire), un nom en abondance mais 
l’oubli d’une pratique paysanne : 
les « noues ». Les noues sont 
de petites zones humides, abris 
végétaux et lignes d’infiltration 
des pluies, qui témoignent d’un 
savoir-faire et d’un savoir-vivre 
avec l’eau, délaissé dans les terres 
d’agriculture intensive, mais avec 
lequel on renoue aujourd’hui, 
matériellement, politiquement. 
Noues, ce mot est une chance, la 
chance d’en entendre d’autres, 
auxquels vous pensez déjà. Ce 
qui découle des noues en effet 
déborde (on en trouve d’ailleurs 
plusieurs sur la ZAD). Je suivrai 
ces lignes, pistes d’eaux et mot 
de la charpente. En allant parfois 
du côté des villes (de Bruxelles 
et de ses « jardins d’orage », de 
Genève et de l’Aire qui va jusqu’à 
la Jonction). Pour voyager surtout 
dans le nom « paysan », arriver 
jusqu’à ce plateau, apprendre 
de ce qui s’y assemble.

Jacques Bonnaffé
L’escargot ne recule jamais
Poésie parlée-marchée.
Un d’atelier d’écriture de poésies ? 
J’en serais à peu près incapable, 
non…. Un atelier autour des 
poèmes, dans l’effleurement de 
la lecture à voix haute. Parole en 
mouvement, un atelier choral, 
suscité par la volonté discrète 
de ces modes d’écriture : se faire 
entendre. Un atelier d’écoute. 
L’idée convient mieux, produite 
par l’échange, l’audace de 
rencontre, et posée sur un choix 
de quelques textes parmi ceux 
brassés au cours de l’année à 
France Culture. Ou d’autres... 

Patrick Degeorges
La quatrième voie. L’émergence 
des cosmobiopolitiques 
à l’Anthropocène.
Comment habiter la Terre à venir, 
celle qui est en train de naître, 
« dans notre dos » ? Un examen 
critique du paradigme sous-jacent 
aux scénarios dits « globaux », qui 
prétendent aujourd’hui répondre 
à cette question, permettra de 
dégager une quatrième voie. 
Cette voie « cosmobiopolitique » 
revêt plusieurs formes. Elle est 
notamment mise en pratique par 
les Indiens kogis pour lesquels 
la Sierra Nevada de Santa Marta 
en Colombie abrite le « cœur du 
monde » et constitue, en tant que 
tel, la source d’une connaissance 
(shibuldama) dont la signification 
ne saurait se limiter au contexte 
local ou régional d’une « culture » 
ou d’une vision identitaire du 
monde, car elle porte sur la 
Terre entière (et en personne).

Alexandre Galand
Écouter dans les ruines 
du capitalisme.
Par le biais des microphones, 
l’enregistrement de terrain 
suscite une écoute renouvelée 
du monde, de ses habitants et 
de ses milieux de vie. En nous 
invitant à cette reconnaissance 
d’autres manières d’entrer en 
résonance avec le monde, d’autres 
cosmopolitiques, ces captations 
sonores sont de précieux guides 
dans l’attention nécessaire 
aux territoires qu’imposent les 
«crises» écologiques en cours. 
(Ré)apprendre à écouter dans 
les ruines du capitalisme est 
une forme d’usage du monde 
cruciale en temps de précarité.
Dîner à 20h00

Jeudi 22 août
Accueil petit déjeuner à 9h00

Programme ouvert en matinée
Déjeuner à 12h30

14h00 – ateliers
Jean-Michel Durafour
Habiter la Terre à l’âge du 
nucléaire. Le 26 avril 1986, le 
réacteur n°4 de la centrale 
Lénine de Tchernobyl explose.
Plusieurs gestes artistiques 
s’intéressant au vivant et à la 
matière contaminés dans la 
« zone d’exclusion », et par-delà, 
permettent d’interroger ce que 
cette catastrophe, impliquant 
des temporalités au-delà de 
l’expérience humaine, a changé 
dans notre regard, notre façon 
de faire des images et, plus 
généralement, notre manière 
d’habiter le monde. L’atelier 

– qui commencera par distinguer 
l’imagerie atomique (la bombe) 
de celle du nucléaire, comme 
« l’ex-orbutant » de « l’in-
oculé » – se propose d’en tirer 
les leçons pour habiter la Terre à 

13-18 AOÛT
Nous accueillerons sur la 
ferme, à partir du 13 août, 
celles et ceux qui souhaitent 
participer à quelques petits 
chantiers collectifs et au 
montage des rencontres. 
L’hébergement se fera en 
tente, chacun sera invité à 
participer à la préparation 
des repas collectifs. Chaque 
soir nous organiserons des 
veillées qui nous permettront 
de partager des moments de 
lecture, de musique, ou qui 
nous donneront l’occasion 
de discuter plus nettement 
des enjeux de la semaine des 
rencontres. Afin que nous nous 
préparions à votre venue, il est 
préférable de nous prévenir 
de votre date d’arrivée en 
nous écrivant à l’adresse : 
ecoledelaterre@riseup.net

19-23 AOÛT
Les journées seront 
organisées en quatre temps 
entrecoupées de repas :

MATINÉES 
CONFÉRENCES 
PLÉNIÈRES
 1. en matinées les conférences 
plénières apporteront une 
ambiance de travail pour les 

APRÈS-MIDIS 
ATELIERS 
QUOTIDIENS
TOUS LES ATELIERS 
SE DÉROULENT 
SIMULTANÉMENT
2. après-midis pendant 
lesquels se dérouleront les 
ateliers en groupes. Plus 
profitables à la rencontre, 
ils permettront d’aborder 
les problématiques qui 
traverseront cette semaine 
par des interventions moins 
cadrées et des échanges 
prolongés. Ces ateliers 
sont construits par les 
intervenants eux-mêmes, ils 
pourront prendre la forme 
d’une conférence suivie de 
discussions, de projections 
ou de simples échanges. Les 
participants aux rencontres 
qui souhaiteraient proposer 
un atelier pourront le faire 
à la fin de chacune des 
matinées au moment de la 
présentation des ateliers.

FIN 
D’APRÈS-MIDIS 
ASSEMBLÉE 
RÉCITS ET 
QUESTIONNEMENTS 
À PROPOS DES 
ATELIERS DU JOUR
3. En fin d’après-midis une 
réunion générale permettra 
de partager les échanges 
qui auront eu lieu dans 
les différents groupes.

SOIRÉES 
PROJECTIONS 
ET CONCERTS
4. En soirée après le dîner 
des projections de films les 
deux premiers soirs et des 
concerts les trois suivants 
clôtureront les journées.

TOUT AU 
LONG DE LA 
SEMAINE
Des propositions de balade 
seront faites au fil des jours 
pour aller à la rencontre des 
lieux. Elles seront menées par 
des personnes habitants dans 
le coin, et laisseront également 
place à votre participation 
active. Munissez-vous si 
vous le souhaitez d’un récit 
de rencontre avec des êtres 
naturels (témoignage, texte…).

Le samedi 24 août, 
au lendemain de 
la dernière soirée 
de concerts, nous 
invitons chacune et 
chacun à participer 
à la remise en ordre 
du site afin de le 
restituer le plus 
rapidement possible 
à ses activités 
quotidiennes.

Lundi 19 août
Accueil des participants

15h00 
Réunion plénière 
de lancement.
Les rencontres commence 
le 19 août à 15h00 par une 
assemblée de lancement. Il 
est important de participer à 
cette première réunion, car 
celle-ci doit non seulement 
nous permettre de passer en 
revue l’ensemble des points 
pratiques concernant l’usage des 
lieux pendant la semaine, mais 
elle doit également permettre 
un premier échange sur les 
enjeux des rencontres. À cette 
occasion seront présentés les 
conférences et ateliers que 
nous avons programmés, cela 
constituera aussi le moment 
pour l’ensemble des participants 
de proposer des interventions 
qui ne sont pas au programme.
Dîner à 20h00

21h30 – film 
Projection du film Donna 
Haraway : Story Telling 
for Earthly Survival de 
Fabrizio Terranova.
Donna Haraway, philosophe, 
primatologue et féministe, a 
bousculé les sciences sociales 
et la philosophie contemporaine 
en tissant des liens sinueux 
entre la théorie et la fiction. 
Le choix filmique de Fabrizio 
Terranova, pseudo-réaliste 
mais discrètement fictionnel, 
correspond très précisément au 
mode de présence qui fait de ce 
portrait un modèle d’intégrité.

Mardi 20 août
Accueil petit déjeuner à 9h00

10h00 – plénière 
Jean-Christophe Bailly
L’habitation désemparée, 
une approche du déficit 
des modes d’habiter.
Concernant les formes de 
l’habiter, deux grands axes de 
discours s’opposent : celui de la 
sédentarité et des racines, lié à 
la terre et associé à des formes 
sociales fermées, et celui d’une 
fluidité généralisée, lié quant à 
lui aux formes exacerbées du 
capitalisme récent. Ce serait le 
terroir contre le marché. Mais 
ni la crispation d’héritage de 
l’un ni la rage de dilapidation 
de l’autre ne permettent de se 
figurer ce qu’habiter pourrait être. 
Habiter c’est d’abord cohabiter, 
mais à l’heure de l’urbanisation 
généralisée et de la mise en 
coupe réglée de la planète par 
le Capital, à l’heure aussi d’un 
déferlement démographique sans 
précédent, comment repenser 
les modes de l’habitation 
de la Terre ? Une utopie se 
cherche, qui se disperse entre 
des luttes franches et de petits 
bonheurs, mais quel que soit le 
chemin, il a tout à gagner en se 
souvenant de voies abandonnées 
qu’il faudrait rouvrir.
Déjeuner à 12h30

14h00 – ateliers 
Christophe Bonneuil 
Les devenirs terrestres 
du monde.
Animé avec des membres 
du collectif de rédaction 
de Terrestres.org, l’atelier 
s’interrogera sur ce que peut 
recouvrir le projet de (re)-
devenir terrestres, diversement 
formulé par plusieurs auteur.e.s 
(« atterrir », se « reconnecter », 
« worlding », ou « (re)
terrestrialisation », « devenir 
Terrien ») et militants (luttes 
territoriales au Sud et au 
Nord, « être forêt », etc). Si le 
dérèglement de la planète réfute 
par la géologie les promesses de 
la modernité industrielle, se pose 
la question de quoi hériter et quoi 
abandonner de la modernité. On 
creusera notamment les pistes 
suivantes : ne pas être global, 
assumer et soigner nos lieux ; 
ne pas gouverner la Terre et 
plus profondément abandonner 
le rapport gouvernemental 
aux êtres et aux choses ; 
dépasser l’extractivisme et plus 
profondément ne plus capturer 
les temps passés et futurs.

Erik Bordeleau
Aux limites de l’Empire : 
Peter Sloterdijk et les 
mouvements ascensionnels.
La pensée de Sloterdijk 
s’intéresse aux énigmes 
métaphysiques de l’anima mundi 
et autres modes d’enchantement 
anti-gravitationnels. La théorie 
des sphères qu’il propose se 
développe sous le signe de 
l’écume féconde, c’est-à-dire 
de la déesse Aphrodite. S’élève 
ainsi l’image d’une Terre 
composée d’une multitude 
irréductible « d’extases locales » 
qui appellent à de nouvelles 
puissances de l’habiter, à une 
nouvelle géophilosophie. Cette 
vision répond à une exigence 
figurative et conceptuelle unique : 
« Sans un concept explicite 
du mouvement ascensionnel, 
écrit-il, l’activité aphrogène 
originelle de l’être humain n’est 
pas exprimable. » Bravant la 
mégalomanie et la courte vue 
dont il a pu faire preuve dans la 
sphère publique, je me propose 
de rencontrer Sloterdijk « aux 
limites de l’Empire », c’est-à-
dire en remontant la piste de 
son écologie de l’être dans un 
esprit de critique immanente 
qui s’attache à son geste 
clinique et prophétique.

l’âge du nucléaire civil de masse 
par un « partage du sensible » 
nouveau et d’autres agencements 
politiques entre humains et 
non-humains, en rompant avec 
la logique de la « fin du monde » 
et le concept de « nature ».

Florence Brunois
Quand la forêt habite 
les hommes. Les Kasua 
de Nouvelle Guinée.
Comment habiter un monde 
déjà saturé des voix de la forêt ? 
Perspective inversée, pour 
comprendre comment la forêt 
et sa multitude d’habitants 
agissent, interagissent pour 
un habiter ensemble, loin de 
toute homogénéité. Quelle 
place y occupent les hommes ? 
Peut-être celle d’un « en 
chantant avec », en ajustant 
des gestes et corps et en créant 
une danse à cent, 1000 pas !

Florence Caeymaex
Habiter le trouble 
avec Donna Haraway : 
quelques propositions 
éthiques et politiques.
Staying with the trouble. Making 
Kin in the Chthulucene est le titre 
d’un livre de Donna Haraway. 
Écrit depuis les ravages naturels 
et culturels de notre monde, SWT 
n’est pas une réflexion nouvelle 
sur l’Anthropocène, mais une 
exploration de nos possibilités 
de pensée et de vie dans des 
mondes placés sous le signe de 
la destruction. La proposition 
est déroutante pour tous ceux 
qui sentent avant tout l’urgence 
d’une transformation radicale 
des modes de vie et la nécessité 
d’une conflictualité politique 
à la hauteur des enjeux. C’est 
ici qu’importe la proposition 
« habiter le trouble », comme 
êthos ou manière d’être, de vivre, 
d’agir, de penser. À quel genre 
de politique nous engage-t-
elle ? Cet atelier sera l’occasion 
d’une incursion les ressources 
narratives et visuelles de SWT, et 
d’une conversation libre sur les 
liens entre éthique et politique 
à l’ère de l’Anthropocène.

Boyan Manchev
Persister. La liberté 
sauvage, ou le monde nu.
La thèse qui oppose la liberté, en 
tant que substance du sujet, à 
la nature, en tant que nécessité 
(le royaume du déterminisme), 
est sans doute ancrée dans les 
sciences modernes. Mais la vision 
qui soutenait cet arrière-plan 
« scientifique » est devenue 
aujourd’hui caduque. Parlons 
donc de liberté sauvage. La 
liberté sauvage n’est pas un état 
originaire perdu : il ne s’agit pas 
d’inverser axiologiquement le 
status naturalis hobbesien. La 
liberté sauvage est celle d’un 
monde nu (ou du monde habité, 
car seul un monde nu peut être 
habité). Le monde nu n’est ni un 
monde des origines ni un monde 
providentiel qui viendrait à la 
fin ; le monde nu est l’espace 
commun, singulier, complexe, 
polémique, chaotique de la 
multitude des formes de vie, 
sans hégémonie téléologique.

Bernard Aspe
Plus tard c’est maintenant.
Nous nous sommes habitués à 
reporter, à remettre à plus tard : 
le moment de sentir, celui d’agir 

– et surtout l’articulation entre 
ces moments. Mais la situation 
faite au monde, la mise au travail 
généralisée des êtres de nature, de 
leurs milieux et de leurs relations, 
et l’épuisement qu’elle génère, 
nous obligent à rompre avec cette 
habitude. L’urgence se retourne 
en imminence : voilà la formule 
qui peut désormais orienter 
notre politique et ainsi donner 
forme à notre haine envers 
les militants de l’économie.

Isa Fremeaux et John Jordan 
du Laboratoire d’Imagination 
Insurrectionnelle.
Comment déserter l’art et 
retourner à l’Holocène ?
Transformer tout ! Même 
les scientifiques de l’ONU 
(pas exactement  un organe 
révolutionnaire) disent que 
pour éviter le pire de la 
catastrophe climatique, nous 
avons 12 ans pour faire « des 
changements rapides, profonds 
et sans précédent dans tous les 
aspects de la société… ». Pour 
le Laboratoire d’Imagination 
Insurrectionnelle, cela doit 
inclure la facon dont nous 
appréhendons  l’art. Les tenants 
de l’Anthropocène nous disent 
que le « naturel » et « l’humain » 
sont devenus un, la biologie et 
la biosémiotique nous montrent 
que toutes formes de vies 
construisent du sens – la culture 
n’est plus le trait définissant de 
l’humanité. Cette presentation/
discussion explorera la possibilité 
de déserter le monde ultramobile 
et déraciné de l’art et d’en faire 

un outil de désobéissance qui 
nous ramène à l’Holocène 
en habitant un territoire.
Dîner à 20h00

Vendredi 23 août
Accueil petit déjeuner à 9h00

10h00 – plénière 
Augustin Berque
Écoumène, demeure de  
notre humanité.
La géographie a 
traditionnellement entendu 
l’écoumène (du grec hê 
oikoumenê, « l’habitée ») comme 
la partie habitée de la Terre. 
Pour la mésologie (Umweltlehre, 
fûdoron 風土論), science des 
milieux, c’est l’ensemble des 
milieux humains, c’est-à-dire 
la relation de l’humanité avec 
la Terre. Cette relation n’est 
pas seulement un rapport entre 
un sujet (l’humain) et un objet 
(l’environnement) ; impliquant 
l’institution réciproque (la co-
suscitation) de l’humain et de 
son milieu comme tels, elle n’est 
pas saisissable dans le cadre du 
dualisme moderne, et exige un 
changement de paradigme onto/
logique (à la fois ontologique 
et logique). On en prendra 
pour exemple l’habitation 
japonaise traditionnelle, avec 
l’écomancie (kasô 家相) qui l’a 
historiquement accompagnée.  
Déjeuner à 12h30 

14h00 – ateliers
Barbara Glowczewski
Que défendre ? Exemple de 
Terre en commun à NDDL et 
revendications territoriales 
des peuples autochtones.
Éléments d’amorce pour une 
discussion. Lorsque l’État annule 
un grand projet ou légalise des 
processus d’attribution collective 
de terres grâce aux occupations et 
mobilisations de longue haleine, 
que reste-t-il à défendre ? Il faut 
inventer de nouvelles modalités 
de négociation et de lutte contre 
d’autres dangers : intérêts 
économiques privés, guerres 
de valeurs écologiques, sociales, 
religieuses, mais aussi violences, 
qu’elles viennent de la police, des 
maffias ou de chacun.e. Échange 
engagé à partir des exemples 
de Notre-Dame-des-Landes, 
des Amérindiens de Guyane et 
des Aborigènes d’Australie.

Pierre Madelin
L’écologie et la mort.
Je pars du principe qu’il n’est 
possible d’habiter la Terre, dont 
les ressources sont, comme nous 
le savons trop bien désormais, 
finies, qu’à condition d’accepter 
notre propre finitude, d’habiter 
la mort pour ainsi dire. Et 
j’essaierai de montrer que la 
volonté de transcender les 
limites écologiques de la planète 
Terre telle qu’elle se manifeste 
dans la crise écologique et la 
volonté de transcender les 
limites anthropologiques de 
la condition humaine (dont le 
transhumanisme est aujourd’hui 
le symptôme) sont une seule 
et même volonté. Le fantasme 
d’une humanité « arrachée » 
à la nature, c’est en dernière 
instance celui d’une humanité 
libérée de la malédiction de la 
mort. Et, vice versa, le fantasme 
d’une humanité libérée de la 
mort ne peut être que celui 
d’une humanité désincarnée 
et extra-terrestrialisée. 

Josep Rafanell i Orra
L’entraide : cartographies 
communales. Une 
proposition d’enquête.
Partons d’un postulat. Le monde 
commun ne préexiste pas à 
l’expérience que l’on en fait. 
Autrement dit le commun résulte 
des pratiques de communisation. 
Le parti pris que nous défendons 
est celui d’une politique de 
l’expérience, si exister c’est faire 
exister d’autres êtres qui en retour 
nous font exister, l’entraide 
nous indique l’attention portée 
à notre fragilité. L’entraide n’a 
d’autre finalité que ce sans fin 
de la trame de communaux 
toujours en chantier, l’attention 
portée aux variations infinies 
des manières de nous lier. 
Procéder à un travail d’enquête, 
qui n’est rien d’autre que des 
manières singulières de nous 
rencontrer, c’est contribuer ainsi 
à l’émergence d’une cartographie 
communale constituée fragment 
par fragment. L’enquête est un 
récit, et tout récit commence 
par le milieu : in media res, 
au milieu de l’action.

18h00 
Réunion plénière de clôture
Elle donnera l’occasion de revenir 
sur le déroulement de la semaine 
et d’évoquer des suites possibles 
à donner à ces rencontres.
Dîner à 20h00


