Contribution aux Matériaux pour des écoles de la Terre

Ne pouvant pas venir cette année aux rencontres sur la Ferme de Lachaud, je souhaitais
toutefois participer aux contributions a partir desquelles seront lancées les réflexions de la
rencontre, afin d’apporter quelques graines qui me paraissent féconde a la floraison qui suivra
vos discussions. J’écris de facon anonyme. Je suis étudiant en philosophie a 1’université Paris
Nanterre et je tiens un blog de philosophie depuis quelques années dans lequel je développe
petit a petit ma pensée autour de 1’écologie, I’anarchisme et le féminisme :

https://utpicturaphilosophia.org/.

En vous remerciant de votre attention et en souhaitant a ces rencontres de 2020 de riches
échanges.

PS : n’y-a-t-il vraiment aucun moyen d’avoir, suite aux rencontres, des retours des fruits des
discussions qui auront eues lieu (vidéos, textes) ?

Sksksk

Par la fenétre du train.

Les monocultures défilent, carré apres carré. Les routes, les lignes électriques, ne se perdent jamais de vue.
Aux abords des villes, I’espace devient saturé de constructions humaines, quadrillé étroitement de murs
délimitant les propriétés privées, contigués. Béton, gazon, parkings, cubes de t6les ondulées : partout des
lignes droites et des rectangles. La surface est presque toute entiére découpée, de rares interstices sauvages
agonisants entre les blocs anthropisés. La route, le trottoir, le mur, le parking, la maison : toutes ces matiéres
et ces surfaces sont désinfectées de toute vie. On recherche et apprécie 1’uniformité des espaces : sur chaque
étendue homogene se déploie une seule couleur et sur ce vide épuré, toute jeune pousse qui se fraierait un
chemin dans une fissure, toute galerie d’insecte qui viendrait en percer la surface, tout lichen ou mousse qui
grignoterait son étendue immaculée, seraient immédiatement pergues comme des furoncles. D’ou les efforts
consciencieux pour « remettre a neuf » périodiquement ces surfaces, c’est-a-dire rétablir leur caractére
uniforme et homogeéne, par I’éradication de tous les devenirs de différenciations ayant pu naitre sur ces vides
(fissures, apparition d’étres vivants, hétérogénéités diverses, etc.). Mais il y a des jardins ! Qui a dit que nous
détestions la nature ? « Jardins », vraiment ? « Nature » ? Les plages d’exposition de matiére vivante sont
étroitement contrdlées. Elles se doivent de mettre en scéne une nature aseptisée et parfaitement maitrisée,
pour ne pas dire soumise. Les animaux, qui se meuvent et ne reste pas aisément dans les limites grillagés que
nous leur assignons, sont généralement bannis de ce spectacle. D’autant plus qu’ils s’avérent petits et
nombreux comme les insectes et donc « incontrolables ». On acceptera les chiens ou les chats, les tortues
éventuellement, lapins a la plus grande extrémité (mais la tradition se perd...), bref des animaux gentils et
dociles, rompus aux maniéres humaines. Les oiseaux ne sont pas hais, du moment qu’ils ne font pas leurs
nids sur les maisons humaines mais dans les arbres, comme des volatiles bien élevés ! Symbole de ce « bon
ordre », le gazon : il reproduit dans 1’idéalisation bourgeoise de la « nature » 1’esthétique de I’uniformité —
surface homogene, couleur unie. Le reste des plantes sont « plantées la » comme des figurantes dans un
mauvais film, aux emplacements rigoureusement choisis par leurs maitres et maitresses insipides. Surtout pas
d’herbes folles, ces « mauvaises » qui osent s’échapper du controle de notre volonté !

Ot trouvera-t-on encore le mur de terre dans lequel les guépes solitaires
creuseront leurs nids ?
Quel jardin laissera vivre la pacifique taupe ?
A quelles poutres de nos charpentes I’hirondelle accrochera-t-elle son nid ?


https://utpicturaphilosophia.org/

Comment s'étonner que, dans un tel monde, le vivant se meure ? Partout I'étre humain s'acharne, d'un labeur
consciencieux et avec une énergie étonnante, a éradiquer les autres especes vivantes, qu'il cherche a exclure
de son espace dés qu'il ne peut les controler étroitement. On ne le remarque pas suffisamment : c'est
beaucoup de travail que de maintenir « propre » de toute vie ce « parc humain » ! Dés que nos efforts se
relachent, immédiatement, le vivant ressurgit. Les plantes poussent dans les fissures des murs, les chauves-
souris envahissent les batisses abandonnées, les arbres éclatent de leurs racines les chaussées délaissées... Le
maintien du devenir capitalo-industriel de nos sociétés s'effectue donc au prix d'un travail humain colossal,
dont la répétition continuelle s'avére nécessaire car, justement, ce « monde humain » n'est pas vivant et ne
posséde pas cette propriété extraordinaire de la vie consistant a se reproduire elle-méme. Les infrastructures
techniques de nos sociétés ne se reproduisent pas, elles sont activement reconduites par nos efforts
incessants.

Jusqu'ou ira notre dissociation, notre déni, lorsque nous rejetons le crime d'écocide sur un capitalisme
lointain qui nous imposerait ce devenir, a nous pauvres impuissant-e-s innocent-e-s que nous sommes ! Par la
construction de ce discours, nous cherchons a nous déculpabiliser dans le but de poursuivre malgré tout notre
mode de vie. Nous sommes habité-e-s d'une contradiction fondamentale, d'un paradoxe désirant : nous
désirons l'arrét des destructions environnementales et, pourtant, le maintien de notre monde industriel de
consommation. Nous voudrions que nos sociétés se transforment en profondeur et, malgré tout, poursuivre la
pratique de nos emplois, dans leurs formes actuelles, tel que de rien était — chirurgien-ne, macon-ne,
manager, mais encore professeur-re a I’université... Nous souhaitons le maintien de certaines structures et la
disparition d'autres, sans nous poser la question des interdépendances de ces diverses structures et des
possibilités réelles de nos utopies. L'on se rassurera en réorientant la consommation sur des produits
estampillés « écologiques » — tant que nous consommons tout autant ! L'on installera un toit entier de
panneaux solaires — pourvu que ma plaque a induction et mon lave-vaisselle tournent encore ! L'on cherchera
a réorienter son métier vers des buts écologiques : architecte...écolo, designer...d'emballages biodégradables,
anthropologue...du rapport a la nature, etc. Refoutre les mains dans la terre ? Mais vous plaisantez j'espéere ?
Aller ramasser des figues sauvages et faire ses confitures ? Mais vous croyez que j'ai le temps entre deux
colloques, un ouvrage a paraitre et la direction de mes doctorant-e-s ? Construire soi-méme sa maison en
terre-paille ? Vous voulez que je vive dans une maison en paille et en terre ? Vous me prenez pour un
grouillot moyenageux ? Et puis si les gens commencent a construire leurs propres maisons, je deviens quoi,
moi, I'architecte ? Combien appellent a la transition écologique et continuent pourtant de jouer leur « réle »
dans le bon fonctionnement des structures économiques et sociales du monde contemporain ? L'on n'accepte
que les changements de surface, non pas la redistribution des rapports entre humains, ni entre humains et
non-humains. De quels changements de fond parle-t-on ? Il ne suffit pas de brailler des énoncés vides tels
que « le capitalisme est incompatible avec I'écologie » ! Certes, mais concrétement, de quoi parle-t-on ? De
quelles pratiques, de quelles structures sociales ? Qu'est-ce qui, au juste, n'est pas compatible avec les
objectifs écologiques que nous nous posons ? Dans les abstractions mal maitrisées, nous perdons trop
souvent de vue les structures concreétes et immédiates que nous devons transformer, ici et maintenant. Il s'agit
par exemple de la localisation de la production : celle-ci doit étre la plus locale possible. Il s'agit des
matériaux utilisés : ceux-ci doivent étre entierement locaux et naturels, biodégradables ou au minimum non
polluants, et la vitesse de leur renouvellement (nouvelle production ou recyclage) doit étre inférieure a la
vitesse de reconstitution de leur matiére par les processus naturels. Il s'agit de la division excessive du
travail, laquelle est incompatible avec une production non-industrielle : si je ne produis moi-méme qu'une
seule chose mais que j’en consomme des dizaines d’autres, nécessairement, d’un point de vue global, le
nombre de producteur-rice's de chacun de ces biens ne peut qu'étre trés bas relativement a I'ensemble de la
société et, des lors, leur productivité doit étre trés élevée, ce qui est généralement incompatible avec une
production non-industrielle. 1l s'agit de 1'urbanisation : on ne peut pas nourrir toute la population au moyen
de maraichages en permaculture avec 2% d'agriculteur-rice-s ; un exode urbain massif est nécessaire. Il s'agit
de ses volumes de consommation : non, on ne peut pas posséder 30 paires de chaussures ni manger de la
viande une fois par jour. Il s'agit des moyens de transport : la disparition de l'avion ne signifie pas



nécessairement 1'impossibilité de voyager, simplement, les voyages en bateau durent plusieurs semaines au
lieu de quelques heures, ce qui appelle a une transformation profonde de 1'organisation de notre temps social
(fini les cing semaines de « vacances » qui nous restreignent a des voyages-chrono). Il s'agit de notre rapport
aux animaux dans la sphére de notre habitat : pourquoi refuser la nidification d'insectes au sein de son
habitation, du moment que ceux-ci ne menacent pas le batiment ? On ne peut pas mettre en place des
structures économiques non marchandes sans la réinstauration de relations d'obligations interpersonnelles, a
l'instar des liens familiaux. Et cetera. L'on pourrait mettre a jour encore un grand nombre de structurations
(sociales, techniques, etc.), de valeurs, d’esthétiques ou de sensibilités incompatibles avec un monde
écologique renversant entierement la dynamique écocidaire du monde actuel. Il me semble que c'est sur ces
neeuds fondamentaux que nous devons aujourd'hui travailler : les véritables obstacles a la transformation de
nos sociétés se situent 13, non pas dans la puissance du capital ou la domination politique des Etats. Ils sont
dans I’ethos, dans les habitus, dans les pratiques comme les imaginaires. Pourquoi parait-il si naturel de
tondre 1’herbe de son jardin de nos jours ? Pourquoi faudrait-il que les légumes aient toujours la méme
couleur et les mémes formes bombées sur les étalages ? Pourquoi tant de jeunes couples font construire de
petites maisons toutes égales dans des lotissements péri-urbains plutot que des chaumiéres en terre-paille ?
C’est dans ces détails massifs que nous devons chercher les axes qui structurent notre monde actuel et les
neeuds sur lesquels agir pour transformer celui-ci, pan par pan.

Notre « monde » actuel n'est donc pas le résultat d'un agencement fortuit, mais il est bien plutdt activement
construit, maintenu et étendu, suivant des tendances structurelles trés anciennes et fondamentales. Ce monde
est avant tout un esthétique sous-tendu par un imaginaire, un systeme de valeur mais aussi une certaine
structuration de I'étre humain lui-méme, notamment une orientation existentielle ou encore une certaine
représentation de soi. Il est une structuration particuliére de nos rapports aux étres — un agencement de
rapports. L'espace de nos sociétés industrielles est agencé et balisé suivant un certain nombre de patterns
récurrents. Nos existences se déroulent presque entierement a l'intérieur de ces réseaux, ces étroits conduits,
dont nous craignons de quitter la familiarité rassurante. Presque toujours, nous sommes a quelques centaines
de metres tout au plus d'une route goudronné. Nous nous agacons immédiatement dés que le réseau de
couverture de téléphonie mobile ne nous atteint plus. Toutes les habitations ou presque sont reliées au réseau
électrique ou a l'eau courante. Mais que cherchons-nous, dans l'extension de ces infrastructures ? Nous
cherchons a porter avec nous, partout ou nous allons, des pratiques quotidiennes qui peuvent étre décrites
comme un « mode de vie ». Ces pratiques par ailleurs transforment notre environnement immédiat : de nos
habitations a nos villes, les formes que prennent les constructions humaines sont déterminées par les
pratiques que nous souhaitons mettre en place en leur sein, mais aussi par les rapports aux étres que nous
souhaitons instaurer. Je ne veux pas d'araignées dans ma chambre. Je veux pouvoir fermer la fenétre
hermétiquement et ne pas entendre l'orage. Je ne veux pas que la température de mon habitation tombe en-
dessous de 18° C. Les chevreuils doivent vivre en forét, pas dans mon jardin. Une route doit étre
goudronnée. Lorsque je sors le soir en ville, je ne veux pas devoir prendre une lampe torche mais considére
comme élémentaire la présence d'un éclairage public. Hors de question que je fasse ma lessive a la main !
Une habitation confortable est une habitation « propre » : les objets y sont rangés a leur place initiale, les
amas de poussiere sont retirés périodiquement et aucun animal ne doit étre visible a 1’ceil humain. Espace
clos, protégé, aseptisé. L'on pourrait ainsi multiplier les « principes » structurant notre « monde ». Ce monde,
nous l'avons créé et nous le reproduisons tous les jours par la répétition des mémes actions, des mémes
pratiques, ou par l'imagination de nouvelles pratiques structurées suivant les mémes logiques. Son
agencement est le résultat tant de gofits esthétiques que de rapports sensibles aux étres, tout particuliérement
aux étres vivants. Ces rapports et cet esthétique sont suscités a la fois par un imaginaire et par la structuration
matérielle du monde. Infrastructures techniques et reproduction des pratiques sur le mode de I'habitus
bourdieusien structurent nos rapports au monde et ainsi assurent leur propre perpétuation. Aucune de ces
dimensions — esthétique/imaginaire/infrastructure technique/pratiques/systéme de valeur/rapport sensible aux
étres/etc. — ne me semble primer sur les autres. Il est vain de chercher a réduire la complexité des processus



de fabrication d'un monde a une dimension premiere qui déterminerait toutes les autres. Mieux vaut les
regarder comme des lignes de devenirs propres, elles-mémes multiplicités, a la fois en relation les unes avec
les autres et, toutefois, conservant une part d'autonomie. Ainsi, il est possible de se « saisir » de 'une de ces
lignes pour entrainer le déplacement de toutes les autres. L'architecte poursuit un esthétique, mais pour
I'obtenir il sera peut-étre obligé de transformer les structures sociales ou politiques. Une nouvelle
infrastructure technique transformera jusqu'a I'esthétique de nos villes, mais aussi les processus
économiques, certaines structures sociales ou nos rapports aux étres vivants. Mais inversement un nouveau
rapport aux étres ou un nouvel esthétique appellera de nouvelles infrastructures techniques et de nouvelles
architectures... Il n'y a rien de mystérieux dans ces « réciprocités » d'action : une nouvelles existence
surgissant sur la trame du réel produit des effets sur une multitude d'éléments de cette trame et ainsi de suite.
Nul besoin de faire appel a une « mécanique » pour expliquer ces rapports, bien au contraire, il semble que
les concepts de multiplicité, de contingence, d'histoire, de construction et de structuration nous permettent
une compréhension beaucoup plus fine et profonde de la complexité de ces phénomenes.

Nous vivons aujourd'hui une « guerre des mondes ». Un monde écologiste pas plus qu'un monde féministe
ou anarchiste n'est compatible avec le monde capitaliste-industriel actuel. Nous devons donc recomposer un
monde, nous devons « faire monde ». Il s'agit la d'une dynamique exhaustive qui ne peut limiter a priori sa
portée. Nous devons laisser courir les conséquences sans chercher a limiter ces devenirs constituants dans
une sphere préconcue. Ainsi a la fois se construit une cohérence par la relationalité (et non la réduction a une
identité) et une dynamique de création fécondée par toutes ces interrelations. L'imaginaire, sans doute,
constitue une puissante et incontournable porte d'entrée pour une telle recomposition, aussi voudrais-je ici
esquisser comme la projection d'un monde radicalement nouveau dans son rapport aux étres vivants. Son
principe directeur est la recherche d'un symbiose entre 1'étre humain et les écosystémes naturels, favorisant
partout le foisonnement de la vie et l'esthétique de l'organique, mais poursuivant aussi le processus
d'émancipation humaine des phénomeénes sociaux de domination tout en déliant ce dernier d'une exigence
apeurée de contrdle des autres vivants.



Par la fenétre du train.

Que d'arbres ! Des arbres partout. Parfois denses, et c'est la forét, parfois laches et espacés, et ce sont les
champs cultivés. Parfois des interstices : de grandes prairies ou des petits champs de céréales. Ces derniers
ressemblent a des prés, particuliéerement hauts, mais presque tout autant riches d'especes dans leur
composition. Diverses céréales y cotoient des fleurs plantées comme sauvages, certes en moins grand
nombre qu'une prairie a paitre. La couverture arborée réalise I'harmonie du paysage, sa structure, tantot
distendue tantot resserrée. Les prairies sont de larges mailles dans cette trame, quant aux villes, elles
poussent entre les arbres dans un entrelacement de forét et d’habitations. Les espaces naturels forment une
continuité qui n'est brisée que par les voies ferrées humaines, dont on essaie toutefois de limiter l'impact en
enterrant ou surélevant des troncons. Pas de réseau électrique national, de lignes a haute ou moyenne tension.
Seules les zones densément peuplée sont reliées par un réseau local, afin de limiter au maximum le volume
de production installé. Les routes sont pour la plupart non goudronnées, souvent étroites. L'on favorise les
pistes plutdt que les grands axes. La mobilité des humains a été profondément revues : on se déplace moins,
mais pour des raisons plus importantes et plus longuement. On voyage plutdt que I'on « se déplace ». On part
visiter des amis et on prend plusieurs semaines pour cela. Les « week-ends » n'existent plus, le temps étant
découpé de fagon beaucoup plus libre, suivant des périodes plus longues et un rythme d'autant plus lent. Les
voyages s'effectuent le plus souvent en train, relayé pour les derniers kilomeétres par des transports collectifs,
parfois simplement une voiture collective empruntée. On utilise parfois aussi le cheval, le vélo, ou tout
simplement la marche. L'économie, la démographie et la vie sociale sont organisées afin qu'il n'existe plus de
déplacements quotidiens sur de longues distances. Plus personne ne part au boulot chaque matin. Plus
personne ne va faire ses courses deux fois par semaine dans un gros supermarché.

Mis a part les haies et quelques murets protégeant certaines cultures, il n'y a guere de partitionnement du
territoire. Pas de parc privés barricadés de hauts grillages, pas de zones résidentielles composées de petits
blocs privés contigués, pas de parcelles paysannes cloturées. Les espaces de la vie humaine sont
majoritairement ruraux et ouverts. Les terres paysannes sont gérées collectivement, comme elles 1'étaient au
Moyen-Age. Les hameaux se présentent en revanche, au contraire de leur forme historique, sous une forme
dispersée et distribuée, non ramassée comme a l'époque. Sur un espace donné, généralement autour d'un
réseau de nceuds comprenant un certain nombre de lieux collectifs, une pluricentralité, des habitations
humaines se répartissent ¢a et 1a, sans ordre. Elles sont autant de lieux, possédant chacun leur intimité, mais
nullement des parcelles séparées, nullement des surfaces délimitées et homogenes. Il est souvent difficile de
distinguer les maisons, tant elles sont intégrées a leur environnement naturel. Murs en terre aux couleurs
d’automne et aux formes rondes de talus, demi-enterrées ici, toit végétalisé 1a, toujours plus ou moins
recouvertes par les arbres environnants ou des plantes grimpantes, lorsqu'elles ne sont pas dans les arbres ou
méme sous-terre ! Les humains y habitent, mais pas seulement : les insectes comme les oiseaux y nidifient,
dans les murs extérieurs, sous les toits et méme dans les piéces intérieures tant que cela ne dérange pas
excessivement les habitant-e-s humain-e-s. Les plantes poussent presque partout, les loirs et les souris sont
les bienvenues dans la mesure de 1'acceptable, suivant l'attachement de la ou le propriétaire des lieux a ses
livres... Dehors, les animaux sont partout : canards, poules, moutons, vaches ; tous plus ou moins en liberté
ou nomades, accompagnés par leurs berger-ére-s.

La Chaviére est une commune modele, avant-gardiste du monde écologiste finalement advenu. De la gare,
une route goudronnée y meéne et s'arréte a son entrée. Sur un parking ombragé, 1'on parque les quelques
voitures et fourgons collectifs, partagés par la communauté. Le reste des déplacements au sein du village
s'effectuent a pied, a vélo ou a cheval. L'habitat étant lache, le village tout entier ressemble a une forét-jardin.
A son centre, une grande halle ouverte et une salle communale pour les réunions et les assemblées
démocratiques, suivant la météo. On trouve aussi, comme tiers-lieux dans le village, un cinéma coopératif
dans lequel n'importe qui peut venir projeter un film pour lui-méme et celles et ceux qui le rejoindront, deux
bars, 1'un faisant bibliotheque, une maison d’accueil toujours ouverte aux voyageur-se's de passages, sorte



d'auberge moderne autogérée. Bien siir, il y a plusieurs ateliers partagés : menuiserie, poterie, vannerie,
couture, pain, etc. Ils sont tenus par des artisan-e-s qui mettent a disposition de toutes et tous leurs moyens de
productions quelques jours par semaines. Les personnes venant y autoconstruire leurs objets y trouvent une
aide technique éventuelle et des conseils bienvenus. Tout le monde ici a ainsi 1'occasion d'apprendre de
nombreux savoir-faire. Les artisan-e-s, dans ce contexte, se contentent de réaliser les pieces les plus
complexes dans leur réalisation. On trouve par ailleurs des lieux de distribution coopératifs, AMAPs
centralisant la production agricole de la commune essentiellement. Il existe aussi quelques boutiques
marchandes, vendant des objets achetés sur le marché extérieur, au moyen de monnaie. Ces boutiques sont
peu fournies, mais on y commande des biens, souvent collectivement, afin d'économiser les cofits tant
économiques qu'écologiques. Le marché local, entre les producteurs de la commune, est pour sa part non
marchand. C'est politiquement, lors des délibérations collectives démocratiques, que 1'on régle les éventuels
problémes d'adéquation entre « offre » et « demande ». On s'assure simplement que personne n'ait
l'impression de se trouver lésé, de travailler plus que les autres ou bien de ne pas bénéficier des mémes
services. Il n'y a aucune planification de la production, mais simplement des engagements mutuels entre
producteur-rice-s : la menuisiére s'engage a répondre aux demande de la commune, les agriculteur-rice-s a la
demande de nourriture, les deux boulangers a la demande de pain, etc. Si la demande est trop importante, il
faut attendre, ou bien autoproduire. Sur le long terme, la commune cherche ensuite a trouver un-e nouvel-le
producteur-rice pour la production considérée. Partout dans la commune, l'eau est potable : les nappes
phréatiques ne sont pas polluées, car plus aucun produits chimiques toxique n'est utilisé nulle part, ni dans
l'agriculture, ni au sein des foyers, ni dans aucune production artisanale. Tous les foyers sont autonomes
électriquement, pour des puissances trés faibles de tout au plus quelques centaines de kW. De petites
éoliennes faites artisanalement et quelques panneaux solaires suffisent. Un moulin a eau le long de la riviére
en contrebas compléte les besoins électriques de la communauté, notamment ceux des ateliers artisanaux,
consommateurs importants. L'électricité ne sert dans les habitations qu'au fonctionnement d'appareils
informatiques ou d'électroménager, mais dans les ateliers, certaines machines fonctionnent a 1’électricité.
L'eau est chauffée au solaire et les maisons au bois. L'efficience énergétique des batiments est telle que la
consommation de bois est dérisoire. Le bois est tout entier issu du territoire de la commune : de jeunes taillis
que 1'on coupe dans un volume limitée par la vitesse de croissance des nouvelles plantations.

Toute les terres sont propriété de la communauté : elles sont cédées aux habitants sous une forme juridique
rappelant la tenure moyendgeuse ou un bail emphytéotique. Les habitants disposent des droits d’un
propriétaire, mais ils ne peuvent s’accaparer la terre qu’ils recoivent : ils ne peuvent la cl6turer, empécher les
autres membres communautaires (et aussi les non-humains?!) de leurs droits d’usages de ces terres, et bien
stir, ni la louer ni la vendre. La liberté de construction et de pratiques, sur ces lieux, est totale. Pas de
« permis de construire » a demander a la mairie, ni d’autorisation d’aucunes sortes. En revanche, ce sont des
pratiques qui sont interdites entierement sur la commune : 1’usage de produits chimiques polluants, certaines
pratiques écocidaires, 1’artificialisation des sols, certaines pratiques conduisant a 1’accaparement de la terre et
entrant en conflit avec les droits d’usage, etc. Chacune et chacun vit ici finalement une vie trés individualiste,
s’affairant a ses occupations réguliéres, organisant son temps et son travail de maniére libre, s’acquittant
seulement des obligations collectives : participer aux récoltes la saison venue, aider les nouveaux voisins a
construire leur maison, entretenir a tour de role les chemins, etc. Ces taches sont équitablement réparties
entre les personnes, bien que 1'on aille pas non plus compter les heures de travail de chacun-e. L'important est
que le temps personnel dépasse largement le temps de travail obligatoire envers la communauté, afin de ne
pas donner l'impression aux personnes d'une aliénation dans le collectif. La communauté allie ainsi deux
objectifs : poursuivre 1'émancipation individualiste des étres humains entamée par I'histoire récente de nos
sociétés et malgré tout organiser une vie communautaire collective. Chaque personne est libre de définir son
degré d'engagement dans le collectif : elle peut choisir de donner a la commune entre un et trois jours par
semaine de son travail. Son accés a la production locale sera fonction de cet engagement. Mais bien
évidemment, en cas de situation exceptionnelle, la naissance d'un enfant par exemple ou une maladie
quelconque, la personne acquiert un acces maximal a la production collective, sans regard pour son travail
passé. Les membres de la communauté ont par ailleurs un devoir de solidarité auquel ils ne peuvent se
soustraire. En cas d'urgence, leurs plans personnels peuvent ainsi étre remis en question. La communauté
garantie ainsi le maintien de tous et de toutes dans leur condition matérielle d'existence, quelque soit les aléas



qui peuvent venir perturber leurs vies. Si l'accés aux ressources dites « de luxes», c'est-a-dire non
nécessaires, est inégal, fonction de I’investissement inégal de travail des personnes, la subsistance est
garantie pour tous, sans condition.

Le soir se couche sur La Chaviere et quelques habitant-es se retrouvent sur une petite place arborée,
surabondante de fleurs entre lesquelles toutefois I’on a disposé des tables de bois, sous les tonnelles de
plantes grimpantes. On y boit des bieres locales, du vin importé d’une commune voisine ou bien des jus de
fruits fraichement pressés des arbres environnants ou des tisanes de plantes ramassées localement. Douce vie
que celle-ci, toute entiére tournée vers la réalisation de désirs finis, mfiris sagement, a I’inverse de la machine
désirante capitaliste, créant perpétuellement de nouveaux désirs. Une telle vie retrouvée n’a été rendue
possible que par 1’acception des limites posées par les lieux. Non, a La Chaviére on ne boit pas du café tout
les matins, et on y trouve ni mangue ni banane. On mange et on boit les produits seuls qui peuvent pousser
ici ou dans les régions environnantes, et 1’on s’en satisfait. Au lieu de regarder ’ailleurs avec une envie
jalouse, au lieu de rechercher, comme désirable, une ubiquité fantasmée en faisant venir a ses pieds les
produits du monde entier, I’on se plait plutot a éprouver I’intensité du lieu que 1’on habite, 1’intensité des
expériences proches que nous vivons. On ne jalouse ni vie a Tahiti, ni la maison de la voisine... C’est la le
second aspect essentiel permettant une commune anarchiste comme celle que j’ai imaginé ici : la nécessaire
acceptation des différences entre les personnes, qui ne doivent pas étre vécues comme des inégalités injustes.
On ne doit pas concevoir I’inégalité en dehors de ’exploitation. La ot personne n’exploite personne, la ot
les seules différences de travail personnel et de talent se manifestent, I’on ne peut parler d’inégalités mais
I’on doit utiliser le terme de « différence ». Parler d’inégalité serait quantifier des éléments qui ne doivent
pas ’étre. Plus globalement encore, une société anarchiste ne peut étre qu’une société ou I’on en finisse avec
cette habitude — si exacerbée dans la bourgeoisie —, consistant a se comparer sans cesse aux autres, a les juger
et en retour se sentir jugé-e par le collectif. Personne ne doit juger personne et chacun-e doit poursuivre son
devenir propre, sans se comparer aux autres ni vouloir imiter leurs devenirs. Resituer ainsi la vie humaine
dans un devenir permet de lever entierement le probléme de 1’inégalité quantitative telle qu’elle fut posée par
le communisme : I’important n’est pas que chacune et chacun travaille un exact nombre d’heure par semaine,
vive dans une habitation rigoureusement de méme surface, etc. L’important est que les possibles soient les
mémes pour tous. L’égalité est toujours politique et elle s’exprime toujours sur un champ de potentialité.
Pour le reste, il n’y a que des différences, que jalouser reviendrait a nier la singularité du devenir de chaque
vie, singularité étant I’une des dimension essentielle de sa liberté, comme de son autonomie. Respecter et
encourager I’autonomie individuelle tout en empéchant celle-ci de se retourner contre un tissu collectif par
ailleurs cultivé, en empéchant toute domination, voila ce qui me semble étre la racine du projet anarchiste,
qu’il serait judicieux de poursuivre aujourd’hui...

C.E.D.



